
 

15. LE ROYAUME DE DIEU 

N'EST PAS L'ÉGLISE 

Tu es digne de prendre le livre et d'en ouvrir les sceaux, car tu 

as été immolé, et par ton sang tu as racheté pour Dieu des 

hommes de toute tribu, de toute langue, de tout peuple et de 

toute nation. Tu les as intronisés comme prêtres pour notre 

Dieu, et ils régneront sur la terre (Ap 5:9-10). 

Le lien entre le royaume et l'Église 

Le mot « église » est généralement utilisé dans le NT pour désigner 

une assemblée locale de chrétiens. Ils ne possédaient pas de bâtiments 

religieux ; une église était donc simplement une communauté de 

croyants. Église avec un grand « C » peut désigner l'ensemble des 

chrétiens, qui représentent un tiers de la population mondiale. Il peut 

également désigner une grande confession organisée, comme l'Église 

catholique ou luthérienne. Dans l'Église, il y a de vrais croyants et des 

chrétiens de nom. Beaucoup sont invités, mais peu sont élus (Mt 

22:14). Ces derniers ne sont chrétiens que de nom et peuvent constituer 

la plupart des personnes qui se disent chrétiennes. Paul a dit : 

« Quiconque n'a pas l'Esprit de Christ n'appartient pas à Christ » (Rm 

8:9) et : « Ceux qui sont conduits par l'Esprit de Dieu sont enfants de 

Dieu » (Rm 8:14). Le Seigneur connaît ceux qui lui appartiennent (2 

Ti 2:19). Ainsi, lorsque nous parlons de l'Église dans sa relation avec 

le royaume de Dieu, il faut comprendre que nous parlons des croyants 

nés de nouveau, ceux que les Écritures appellent les justes, parce qu'ils 

ont été justifiés par la foi, ou les élus, parce qu'ils sont choisis par Dieu. 

Ils sont aussi appelés saints ou serviteurs de Dieu. 

John Bright dans « Le royaume de Dieu » (p. 236) dit : Il n'y a aucune 

tendance dans le NT à identifier l'Église visible avec le royaume de 

Dieu, et : L'Église est en effet le peuple du royaume du Christ, mais 

l'Église visible n'est pas ce royaume. 

L'Église est liée au royaume de Dieu, mais ce lien n'est pas évident. 

La plupart des dictionnaires et ouvrages bibliques sur le royaume de 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


Dieu ne définissent pas précisément ce lien. Les théories sont 

nombreuses, mais elles sont vagues et peu étayées par les Écritures. 

Le problème récurrent est que les auteurs partent du principe que le 

royaume de Dieu est le règne de Dieu, et qu'ils n'ont pas de monarchie 

pour les saints. Ils savent que Jésus est le Roi et que des versets 

décrivent le royaume comme « le royaume de notre Seigneur et 

Sauveur Jésus-Christ », ou « le royaume du Christ », ou « le royaume 

de son Fils bien-aimé », et pourtant ils persistent à croire que le 

royaume de Dieu est le règne de Dieu. Ils ne comprennent pas que le 

royaume de Dieu, selon l'expression de Jésus, désigne généralement 

son règne futur sur Terre. Reconnaître ce fait nous aide à comprendre 

que si l'Église est une réalité présente, le royaume de Dieu ne l'est pas, 

et que le lien entre les deux est donc moins évident. John Bright avait 

raison lorsqu'il disait que la véritable Église, c'est-à-dire les élus et 

non l'organisation, est le peuple du royaume du Christ. J'irais même 

plus loin en affirmant qu'ils constituent la maison royale dans le 

royaume du Messie. Bright y faisait également allusion à la page 220, 

lorsqu'il affirmait que ceux qui répondent à l'appel sont entrés dans le 

royaume, qu'ils sont même le royaume. 

Hébreux 3:6 déclare que le Messie est un fils responsable de la maison 

de Dieu, et que nous sommes sa maison (famille) si nous persévérons. 

L'entrée dans le royaume se fait par la nouvelle naissance, ou 

naissance d'en haut. Pierre a dit que, par sa grande miséricorde, Dieu 

nous a accordé une nouvelle naissance, donnant naissance à une 

espérance immortelle grâce à la résurrection de Jésus le Messie d'entre 

les morts, et à un héritage réservé au ciel pour nous, indestructible, 

corrompu ou altéré. Par la foi, nous sommes protégés par la puissance 

de Dieu pour le salut, prêt à être révélé à la fin des temps (1 Pi 1:3-5). 

Tout cela se produit lorsque Jésus, le Messie, est révélé (verset 7). La 

communauté ecclésiale que Jésus a promis de bâtir est composée de 

fils du royaume. Un jour, ils reviendront à la vie, ou seront enlevés, et 

régneront avec le Messie. Jacques dit que, par sa volonté, Dieu nous a 

engendrés par le vrai message (la vérité de l'Évangile), afin que nous 

devenions ses créatures les plus précieuses (Jc 1:18). 

 

 

 



La maison royale 

Jésus bâtit son Église, sa communauté, la maison de Dieu. L'idée de 

bâtir une communauté se retrouve dans Ruth 4:11, où il est fait 

référence aux épouses de Jacob, Rachel et Léa, qui, en donnant 

naissance à des enfants, ont édifié la maison d'Israël. La communauté 

que Jésus bâtit constitue sa maison, sa famille royale, qui régnera avec 

lui sur la terre. 

L'Église est le corps du Messie, l'ensemble des croyants de tous les 

lieux et de toutes les époques, depuis la Pentecôte jusqu'au jour où le 

Messie reviendra en puissance et en gloire, le jour où il vaincra ses 

ennemis et établira son royaume. Comment entrer dans la monarchie ? 

Les clés (les moyens d'entrée) ont été données aux apôtres que Jésus a 

formés pour fonder l'Église primitive. Ils y sont parvenus en prêchant 

l'Évangile, en écrivant les livres du NT et par la prière. Jésus a dit : 

« Cette bonne nouvelle du royaume sera proclamée dans le monde 

entier, en témoignage à toutes les nations. Alors viendra la fin » (Mt 

24:14). Quelle responsabilité pour les chrétiens ! Les pharisiens 

avaient autrefois les clés, mais ils ont fermé la porte du royaume au 

nez des hommes. Ils n'y sont pas entrés eux-mêmes et ont refusé 

l'entrée à ceux qui le voulaient (Mt 23:13). La prédication de 

l'Évangile aux perdus est la mission première de l'Église dans le 

monde. 

Le lien entre l'Église et le royaume est le suivant : les vrais croyants 

sont la monarchie dans le royaume du Messie. Ils acquièrent ce statut 

par leur foi, et ils exerceront leur autorité lorsque le Messie reviendra 

et établira son royaume. Sa communauté sera ressuscitée et enlevée, 

elle héritera de la monarchie et régnera avec le Messie comme la 

maison royale. Par la foi, nous sommes sauvés et faisons partie de la 

communauté messianique. Par l'adoption, nous devenons enfants de 

Dieu, princes dans son royaume. Nous sommes fils du royaume, 

cohéritiers du Christ. 

Les saints juifs et païens sont unis 

Jésus a dit que beaucoup viendront d'Orient et d'Occident et prendront 

place au festin avec Abraham, Isaac et Jacob dans le royaume. 

Abraham était un grand homme de foi et le premier patriarche, mais 

lui, Isaac, Jacob et les autres croyants de l'AT ne font pas partie de 



l'Église, qui a débuté à la Pentecôte, lorsque le Saint-Esprit a été 

répandu. Si les chrétiens nés de nouveau sont la royauté dans le 

royaume du Messie, et s'ils prendront place avec Abraham au festin 

dans le royaume (Mt 8:11, Lc 13:28-29), cela signifie que les 

patriarches, et tous ceux qui sont appelés saints, élus ou justes dans 

l'AT, sont devenus un seul corps avec les saints chrétiens. En fait, ils 

sont la racine originelle, et nous avons été greffés sur leur arbre (Rm 

11:24). 

Les disciples de Jésus furent finalement appelés chrétiens, et il 

accomplit leur rédemption éternelle par la croix. Dieu avait prévu 

quelque chose de meilleur pour eux dans cette dispensation de 

l'Évangile. Les croyants de toutes les autres époques, qu'ils aient vécu 

avant ou après le déluge, ou avant ou après la loi de Moïse, ne sont 

parvenus à la perfection qu'en étant regroupés dans l'Église (Hé 11:40). 

C'est grâce à cette dispensation de grâce, qui comprend la mort du 

Messie pour toutes les nations sur la croix, sa résurrection et l'effusion 

du Saint-Esprit sur tous les croyants, que les anciens croyants seront 

inclus à la résurrection. De nombreux prophètes et justes désiraient 

voir et entendre ces choses que les disciples voyaient et entendaient de 

Jésus, mais ils n'en ont pas eu connaissance (Mt 13:17). Grâce au 

ministère de Jésus et des apôtres, nous en avons une compréhension 

plus complète. À la résurrection des justes, nous serons tous 

ressuscités comme peuple de Dieu, en union avec le Messie. 

L'homme a été créé pour gouverner 

Il ne faut pas s'étonner que nous ayons le privilège de régner avec le 

Messie. Lorsque Dieu créa l'homme à son image, il établit l'humanité 

comme souveraine de la Terre, en disant : « Qu'elle soit maîtresse des 

poissons, des oiseaux, du bétail, de tout ce qui rampe sur la Terre, et 

de la Terre elle-même » (Gn 1:26). Ce rôle est réitéré dans le Psaume 

8:3-6, où le psalmiste médite : 

Quand je regarde les cieux, ouvrage de tes doigts, 

la lune et les étoiles que tu as mises en place, 

qu'est-ce que l'homme pour que tu le considères comme tel, 

le fils de l'homme, pour que tu fasses attention à lui ? 

Tu l'as rendu un peu moins que divin, 

et tu l'as couronné de gloire et d'honneur. 



Tu lui as donné la domination sur les œuvres de tes mains, 

tu as mis toutes choses sous ses pieds. 

Dans le NT, l'accomplissement glorieux de la souveraineté de l'homme 

sur la terre est révélé. Dieu n'a pas placé le monde à venir sous le 

contrôle des anges, mais il a tout placé sous la domination de 

l'humanité et n'a rien laissé échapper à son contrôle. À l'heure actuelle, 

nous ne voyons pas encore tout lui être soumis, mais nous voyons 

Jésus, couronné de gloire et d'honneur, et toutes choses lui étant 

soumises. Dieu a élevé à la perfection par la souffrance le pionnier de 

notre salut, conformément à son plan pour glorifier ses nombreux 

enfants (Hé 2:5-10). De même que Jésus a été couronné de gloire et 

d'honneur, l'humanité rachetée le sera dans la vie à venir, retrouvant le 

but originel pour lequel Dieu l'a créée. 

L'enseignement sur l'Église s'intéresse aux relations au sein de l'Église, 

entre l'Église et Dieu, et entre l'Église et le monde. Il s'intéresse 

également au ministère des chrétiens sous la direction de leur 

Seigneur. Le royaume de Dieu ne doit pas être assimilé à la vie de 

l'Église. L'enseignement sur le royaume s'intéresse au retour de Jésus 

le Messie sur terre, à son règne millénaire sur la Terre avec ses saints, 

et à son pouvoir politique sur ses ennemis. L'ère actuelle est l'ère de 

l'Église, car en elle, Dieu appelle un peuple et bâtit son Église. Les 

croyants sont unis au Messie par son sang versé ; ils sont justifiés et 

mis à part comme saints enfants de Dieu. Le siècle à venir (Mt 12:32 ; 

Lc 18:29-30 ; 20:34-36, (Eph 2:7 ; Hé 6:5), est le siècle de la 

résurrection ; le monde nouveau où règne la justice. C'est l'ère du 

royaume où le Messie gouvernera les nations avec un sceptre de fer. 

Les saints devraient attendre avec impatience l'ère du royaume, car ils 

régneront sur la terre avec lui, puis avec le Père et le Fils dans l'avenir. 

Le royaume est la grande image de la victoire du Messie. Le monde 

entier verra et comprendra qui est réellement Jésus, et qu'Israël et 

l'Église sont le peuple de Dieu. 

Certains théologiens affirment que le royaume de Dieu a été inauguré 

à la résurrection de Jésus, et qu'on peut l'imaginer aujourd'hui, assis 

sur le trône céleste dans sa gloire majestueuse. Mais ce n'est pas le 

royaume de Dieu. Le royaume du Messie est un royaume terrestre et 

il ne peut être inauguré avant son retour sur terre, sur les nuées du ciel, 

avec puissance et grande gloire, et son siège sur son trône glorieux. 



Sans la présence terrestre de Jésus, il n'y a pas de royaume 

messianique. Jésus a annoncé qu'à l'avenir, il siégerait sur son trône 

(Mt 19:28, 25:31). La femme de Zébédée a demandé que ses fils soient 

assis à sa droite et à sa gauche dans son royaume. Le malfaiteur sur la 

croix a demandé à Jésus de se souvenir de lui lorsqu'il entrerait dans 

son royaume (Lc 23:42). Jésus a promis aux vainqueurs de Laodicée 

qu'ils siégeraient avec lui sur son trône, tout comme il s'était assis sur 

celui de son Père (Mt 3:21). Le trône du Messie ne sera pas dans un 

palais, mais dans le temple. Jérusalem sera appelée le Trône du 

Seigneur, et toutes les nations s'y rassembleront pour honorer le nom 

du Seigneur (Jé 3:17). De nombreux peuples iront à la montagne du 

Seigneur, à la maison du Dieu de Jacob (Es 2:3). Ézéchiel entendit 

quelqu'un lui parler depuis le temple millénaire, lui disant que c'est là 

que se trouve son trône, qu'il posera la plante de ses pieds et qu'il vivra 

éternellement parmi Israël (Ez 43:7). Dieu nous a oints.et a apposé son 

sceau de propriété sur nous et a mis son Esprit dans nos cœurs comme 

un dépôt, garantissant que nous régnerons avec le Messie. 

La gloire future de l'Église 

Qui sont les sujets du futur royaume de Dieu ? En tant que royaume 

de prêtres, la monarchie doit gouverner et juger les autres. Lorsque les 

croyants ressusciteront lors de la première résurrection et régneront 

avec le Messie sur terre, ils ne pourront régner et être sujets en même 

temps. La majeure partie des armées qui se rassembleront autour de 

Jérusalem à Harmaguédon sera détruite à la venue du Messie, puis 

Satan sera lié pendant mille ans afin de ne pouvoir tromper les nations 

restantes. Ce sont ces incroyants du monde entier, ceux qui auront 

survécu, qui seront les sujets du royaume pendant le millénaire (Ps 

22:27-28 ; 86:9 ; Es 66:23 ; Za 14:16). Le Messie régnera longtemps, 

renouvelant ce qui a été détruit, restaurant le monde et sa société dans 

un état de piété et libérant la terre de son esclavage. Une fois 

l'influence maléfique de Satan anéantie, il supprimera toute 

domination, autorité et puissance opposées. Romains 8:18-23 nous 

éclaire sur cette époque glorieuse. Paul dit que nos souffrances 

présentes ne valent rien en comparaison de la gloire qui nous sera 

révélée. La création attend avec impatience la révélation des enfants 

de Dieu, car elle a temporairement perdu sa raison d'être. Mais elle 

sera libérée de l'esclavage de la corruption, pour partager la liberté 



glorieuse des enfants de Dieu qui attendent avec impatience la 

rédemption de leur corps. La délivrance de ce monde de la frustration 

et de l'esclavage de la corruption résultant des malédictions de Genèse 

3 aura lieu pendant le millénium, après quoi la création physique sera 

détruite (Ap 20:11). 

Le millénaire est une époque où Satan sera banni de la terre et où la 

paix sera restaurée dans la création divine. La faune ne sera plus 

sauvage, les maladies seront éliminées, les gens vivront plus 

longtemps, la justice sera rétablie, tous les opposants à Dieu seront 

éliminés et toutes les fausses religions et idéologies seront bannies. Le 

Messie et l'Église gouverneront la Terre durant cette période. Il y aura 

un seul Seigneur, et son nom sera unique (Za 14:9). 

Le gouvernement sera une théocratie bienveillante. Il n'y aura plus de 

dictatures maléfiques, de communisme corrompu, de démocratie 

libérale ni de capitalisme cupide. Daniel affirme que ce moment 

viendra pour que les saints prennent possession du royaume (Dn 7:22). 

Le royaume, l'autorité et la magnificence de toutes les nations de la 

terre seront donnés aux saints des lieux célestes (Dn 7:27). C'est la 

récompense future du peuple de Dieu et sa justification. Il régnera sous 

le Messie. 

Au Jugement dernier, les maux restants : Satan, la mort et l’Hadès 

seront éliminés à jamais. Les incroyants, toujours obstinés dans leur 

incrédulité, périront dans une rébellion finale. Ils seront jugés et jetés 

en enfer, représenté dans l’Apocalypse par un étang de feu. Ils sont 

décrits comme étant hors de la Nouvelle Jérusalem, hors du salut. 

Après mille ans, au Jugement dernier, Jésus abandonnera son royaume 

terrestre à Dieu le Père (1 Co 15:24). La création sera dissoute, mais 

la Nouvelle Jérusalem, où se trouvent le trône de Dieu et de l’Agneau, 

subsistera éternellement, et l’Église continuera de l’adorer et de régner 

avec lui pour les siècles des siècles (Ap 22:3-5). 

L'évangile 

L'évangile auquel croient les chrétiens est la bonne nouvelle de Jésus 

le Messie, le Fils de Dieu (Mc 1:1). L'expression « Fils de Dieu » est 

au moins un titre honorifique pour le régent de Dieu, le Messie. Tout 

au plus, elle attribue la divinité, comme semblent le faire plusieurs 

prophéties de l'AT (2 S 7, 13-14, Ps 2:7, Mi 5:2). L'Évangile est 



qualifié de diverses manières : c'est l'Évangile de la grâce de Dieu (Ac 

20:24), la bonne nouvelle que le salut dépend de la seule grâce de Dieu, 

ou de sa faveur imméritée envers nous, êtres humains, qui en sommes 

si peu méritants. 

C'est l'évangile de notre salut (Eph 1:13). Notre salut comprend tant 

de choses : le pardon des péchés, la paix avec Dieu, la régénération, 

l'élection, la justification, l'union avec le Messie, la conformation à son 

image et l'adoption dans la famille de Dieu. Quant à l'avenir, c'est la 

promesse de la résurrection, de la vie éternelle et de la constitution 

d'un royaume de sacrificateurs pour régner avec le Messie sur terre et 

pour l'éternité. Voilà un aperçu de notre salut. Bonne nouvelle ! 

C'est l'évangile de la paix (Eph 6:15). Cette bonne nouvelle apporte la 

paix avec Dieu pour les individus, et elle apportera la paix sur terre 

pendant le millénaire, ainsi que la régénération de toute la création. 

C'est l'évangile du royaume (Mt 4:23). Jésus a prêché que le royaume 

de Dieu (le Messie) était proche, et que les hommes devaient se 

repentir et croire à cette bonne nouvelle (Mc 1:15). C'est la nouvelle 

que le Messie est arrivé en la personne de Jésus. Tous ceux qui croient 

en Jésus sont héritiers de son royaume à venir, car ils régneront avec 

lui. Le royaume est le but de toute l'histoire. 

C'est là le cœur du message de Jésus. Le royaume est l'histoire 

principale. La bonne nouvelle, c'est que le monde va enfin s'améliorer. 

Satan, le péché, la mort, la maladie, la souffrance, le chagrin, la 

tromperie et la corruption seront tous bannis. C'est une bonne nouvelle 

pour tous. 

L'Église et Israël 

Lorsque nous pensons à l'avenir, à la venue du Messie et à ce qui 

s'ensuit, il est essentiel de considérer la place d'Israël. Les prophéties 

messianiques de l'AT concernent toutes l'avenir d'Israël et en 

constituent donc un enjeu important. Jésus reviendra-t-il comme le 

Messie attendu pour rétablir le royaume davidique sur Israël, selon la 

compréhension juive des prophéties de l'AT ? Ou bien Dieu en a-t-il 

fini avec Israël ? Ou bien le Messie instaure-t-il un royaume sur terre 

qui impliquera d'une manière ou d'une autre Israël et l'Église, deux 

peuples distincts ? 



Ce sont là de grandes questions auxquelles les chrétiens apportent des 

réponses divergentes. Les prémillénaristes croient que Jésus régnera 

sur un royaume terrestre après son retour, tandis que d'autres, pour la 

plupart, pensent le contraire. Parmi ces derniers, on trouve certains 

Pères de l'Église et la plupart des Réformateurs, comme Luther et 

Calvin. Tout au long de l'histoire, un sentiment antisémite a prévalu, 

parfois très fort, donnant naissance à des préjugés qui ont empêché les 

théologiens de réfléchir avec impartialité. 

Notre autorité est la Bible, et nous n'avons pas besoin d'aller au-delà 

de Romains 11 pour trouver les réponses. Romains 9-11 traite de la 

nation d'Israël, de son élection comme peuple de Dieu et de sa relation 

avec l'Église. Dieu a choisi de se révéler au monde par Abraham, Isaac 

et Jacob et leurs descendants, les douze tribus d'Israël. Tous ses 

descendants n'avaient pas la foi, et tous ne sont donc pas éligibles au 

salut personnel. Paul a dit qu'une personne n'était pas juive en raison 

de son apparence, et que la circoncision n'était pas seulement une 

question extérieure et physique. Être juif et être circoncis étaient des 

questions de cœur, suscitées par l'Esprit, et non par une loi écrite (Rm 

2:28-29). 

La nation d'Israël est une nation élue, mais actuellement, seul un reste 

fidèle est sauvé et, en tant que croyants en Jésus, ils font partie de 

l'Église. La majorité a tourné le dos à la grâce de Dieu. Il faut naître 

de nouveau. Paul a dit que si quelqu'un n'a pas l'Esprit du Messie, il ne 

lui appartient pas. 

Israël et l'Église ont le même but ; ils sont tous deux appelés royaume 

de prêtres et ont été choisis pour répandre la connaissance et le salut 

de Dieu parmi les nations. Le point culminant de leur vocation est le 

gouvernement mondial. Israël Les prophètes ont promis de gouverner 

le monde sous la direction du Messie, et les chrétiens ont également la 

promesse de gouverner avec le Messie. Lorsque Paul conclut son 

argumentation dans Romains 11, il nous enseigne que l'obstination est 

arrivée dans une partie d'Israël jusqu'à ce que la totalité des nations 

parvienne à la foi, et alors tout Israël sera sauvé, comme il est écrit : le 

Libérateur viendra de Sion et ôtera de Jacob les impiétés (Rm 11:25-

26). Le point essentiel de cette citation d'Esaïe 59:20-21 est que Jacob, 

Israël en tant que nation, sera converti au retour de Jésus. Dieu 

renouvellera son alliance avec eux, comme il l'a promis par le prophète 



Jérémie. La nouvelle alliance que Dieu conclura avec Israël après ces 

jours-là consistera à mettre sa loi dans leur cœur. Il sera leur Dieu et 

ils seront son peuple (Jé 31:33). Jésus a fait référence à cette nouvelle 

alliance lors de la Dernière Cène, en disant que la coupe représentait 

la nouvelle alliance dans son sang. Initialement promise à Israël et à 

Juda, elle est appliquée à l'Église dans 2 Corinthiens 3:6. Dans l'épître 

aux Hébreux, l'auteur souligne que la nouvelle alliance avec Israël a 

rendu obsolète l'ancienne alliance de la loi. Mais la nouvelle alliance 

sera également conclue avec Israël le jour où le Messie reviendra et 

répandra sur eux le Saint-Esprit. Ils tourneront les regards vers Jésus, 

celui qu'ils ont percé, et à ce moment-là, une source sera ouverte pour 

la maison de David et pour les habitants de Jérusalem, pour les purifier 

du péché et de l'impureté (Za 12:10, 13:1).C'est durant le millénaire 

que tout Israël connaîtra le Seigneur et n'aura plus besoin d'enseigner 

à ses voisins à le connaître. 

La nation incrédule est devenue ennemie de l'Église en ce qui concerne 

l'Évangile, mais elle est toujours aimée de Dieu en raison de son 

élection. L'appel de Dieu est irrévocable, inaltérable. Tout Israël sera 

sauvé après le retour du Messie, y compris ceux qui ne vivent pas en 

Israël. Romains 11 se concentre sur la nation d'Israël, il n'y a donc 

aucun moyen de spiritualiser tout Israël et de le référer à l'Église. « 

Jacob » ne peut se référer qu'à Israël. 

Le salut du Messie est pour tous, non-Juifs comme Juifs, et tous 

doivent trouver le salut par la foi en Jésus. Les apôtres et les autres 

premiers croyants juifs ont constitué la base de l'Église primitive. Ces 

dernières décennies, de plus en plus de Juifs ont cru en Jésus et ont 

formé des Églises messianiques, notamment aux États-Unis. Jésus a 

dit que L'évangile du royaume serait proclamé dans le monde entier, 

en témoignage à toutes les nations (y compris les Juifs), puis la fin 

viendrait. Les deux témoins d'Apocalypse 11 sont des prédicateurs 

chrétiens qui viendront, animés par l'esprit d'Élie et de Moïse, prêcher 

la repentance à Israël dans les derniers jours. 

Dieu a déjà rassemblé et continuera de rassembler la nation dispersée 

d'Israël en ces derniers jours. C'est déjà un miracle que près de sept 

millions de Juifs, dispersés parmi les nations du monde depuis près de 

2 000 ans, soient revenus en Terre promise en ces derniers jours. Leur 

langue, l'hébreu, a été ressuscitée ! Selon Wikipédia : Le processus de 



retour de l'hébreu à un usage régulier est unique. Il n’existe pas 

d’autres exemples d’une langue naturelle sans locuteurs natifs 

acquérant ensuite plusieurs millions de locuteurs natifs, et aucun autre 

exemple d’une langue sacrée devenant une langue nationale avec des 

millions de locuteurs natifs. Israël, en tant que nation, sera sauvé, et le 

Messie régnera sur eux comme son peuple pendant le Millénium. Ils 

ne régneront pas avec le Messie au sein de la communauté de la 

Nouvelle Jérusalem ; ce privilège est réservé à l'Église, aux peuples de 

toutes les nations qui se soumettent à Jésus avant son retour. 

Le nom « Israël » apparaît trois fois dans l'Apocalypse (2:14, 7:4, 

21:12), mais aucune de ces références ne précise Israël dans les 

derniers jours. Le livre contient environ 500 allusions à l'AT, les 

estimations variant entre 200 et 1 000, et Jérusalem est mentionnée 

trois fois, mais uniquement en référence à la Nouvelle Jérusalem, dont 

les portes portent les noms des tribus d'Israël. L'Apocalypse a été écrit 

pour les chrétiens et s'adressait à sept Églises. Ainsi, l'essentiel de ce 

que nous savons sur Israël dans les derniers jours se trouve dans les 

prophéties des prophètes de l'AT. 

Les saints sont d'origines diverses, mais ils ne sont pas divisés, que ce 

soit dans l'Église d'aujourd'hui ou dans le royaume de demain. Le 

gouvernement du monde durant le millénaire reposera sur les épaules 

du Messie, et ses saints régneront avec lui. Sa famille royale sera 

composée de saints de tous les âges jusqu'au retour du Messie. 

Durant le Millénium, les nations auront leurs propres structures 

sociales et politiques ; leurs « rois » (dirigeants) sont souvent 

mentionnés dans les prophéties. Israël aura également sa propre 

structure, telle que décrite par Ézéchiel (Ez 44 - 45). Leur chef est 

appelé « le prince ». Nous ne disposons pas de détails sur 

l'administration du royaume par le Messie, mais les rachetés pourront 

gouverner le monde sous sa direction dans les régions où ils ont vécu 

ou servi le Seigneur auparavant. 

Le salut de tout Israël, prophétisé par Paul après l'arrivée de tous les 

saints non-Juifs, est évoqué dans Apocalypse 11, lorsque les deux 

témoins prophétisent à Jérusalem. Après leur assassinat, leur 

résurrection et leur enlèvement au ciel, un grand tremblement de terre 

se produit et les survivants terrifiés de Jérusalem rendent gloire au 

Dieu du ciel (Ap 11:13). Cela suggère la repentance. Le contraste est 



saisissant entre leur réaction et celle des nations incrédules qui 

maudissent le nom de Dieu face aux plaies. Ils refusent de se repentir 

et de lui rendre gloire (Ap 16:9). 

Les Juifs qui survivront à la Grande Tribulation continueront d'exister 

comme nation rachetée sur la Terre renouvelée, mais ils ne seront pas 

ressuscités. Tant que les cieux et la terre renouvelés perdureront, les 

descendants d'Israël et leur nom perdureront sur la Terre (Ésaïe 66:22). 

Jésus a promis aux apôtres qu'ils régneraient sur les douze tribus 

d'Israël dans le monde nouveau (Mt 19:28), ce qui indique clairement 

que l'Église et Israël existeront tous deux pendant le millénaire en tant 

qu'entités distinctes. Les apôtres ressuscités feront partie de l'épouse 

du Christ, régnant depuis la Nouvelle Jérusalem. La nation d'Israël 

nouvellement convertie profitera de la vie sur la Terre restaurée. Ils 

seront à la tête des nations, qui viendront année après année adorer le 

Seigneur. 

Quand Jésus reviendra-t-il dans son Église ? 

Jésus et ses amis étaient assis sur le mont des Oliviers, dominant 

Jérusalem, lorsqu'il prophétisa la destruction de Jérusalem. Ses amis 

lui demandèrent quand cela se produirait et quel serait le signe de sa 

venue et de la fin des temps (Mt 24:3). Jésus leur parla de faux 

prophètes, de guerres et de persécutions, puis il leur donna le premier 

véritable indice. Il dit que la bonne nouvelle du royaume serait 

proclamée dans le monde entier, en témoignage à toutes les nations, et 

qu'alors viendrait la fin (Mt 24:14). 

La plupart des peuples non atteints se trouvent en Asie, où 80 % des 

musulmans, des bouddhistes et des hindous ne connaissent 

personnellement aucun chrétien. Quant aux traductions de la Bible, on 

compte 670 Bibles et 1 450 Nouveaux Testaments dans les 7 100 

langues du monde, couvrant 90 % de la population mondiale. De 

nombreuses autres langues possèdent des Bibles incomplètes. 

Wycliffe Bible Translators prévoit d'éliminer la pauvreté biblique dans 

le monde d'ici dix ans ! Le film sur Jésus a été traduit en 1 600 langues, 

comprises par 97 % de la population mondiale. 

Jésus a fait référence à « l'abomination de la désolation » ou « la 

profanation destructrice », évoquée par le prophète Daniel, qui se 



dresse dans le lieu saint (le temple), ce qui est généralement interprété 

comme une idolâtrie, peut-être une image de l'Antéchrist (Mt 24:15). 

Jérusalem fut détruite en 70 apr. J.-C., comme Jésus l'avait prédit, mais 

les nations se rassembleront à nouveau contre elle avant son retour (Za 

12:3, 14:2). Ce sera pendant la Grande Tribulation, aussi appelée la 

période d'angoisse de Jacob. Jésus a dit que Jérusalem serait foulée 

aux pieds par les nations jusqu'à ce que leurs temps soient accomplis 

(Lc 21:24). Il y aura de faux prophètes qui accompliront de grands 

signes et des miracles pour tromper même les élus, si possible (Mt 

24:24). Immédiatement avant le retour de Jésus, le soleil et la lune 

s'obscurciront et les étoiles tomberont du ciel, comme le montre 

clairement une vision de Jean (Ap 6:12-14). 

Israël a conquis Jérusalem-Ouest en 1948 et Jérusalem-Est en 1967, 

mais en 2018, le Mont du Temple reste aux mains des musulmans. En 

2008, le Jerusalem Post rapportait que l'Institut du Temple avait 

commencé à fabriquer des vêtements et des ustensiles destinés au 

Troisième Temple lors de sa construction. Les États-Unis ont reconnu 

Jérusalem comme capitale d'Israël en 2018. 

Jésus a fait allusion à la génération qui verrait son retour lorsqu'il a dit 

qu'il y aurait des signes dans le soleil, la lune et les étoiles, et que sur 

la terre, la détresse parmi les nations, confuses par le mugissement de 

la mer et de ses flots. Les gens défailliront de peur et d'appréhension à 

cause de ce qui arrive au monde lorsque les puissances célestes seront 

ébranlées. Alors, ils verront le Messie venir sur une nuée avec 

puissance et grande gloire. Jésus a dit : « Quand ces choses 

commenceront à arriver, redressez-vous et relevez vos têtes, car votre 

rédemption (la résurrection de vos corps) et le règne du Messie sont 

proches… vous savez que le règne de Dieu (le Messie) est proche » 

(Lc 21:28, 31). 

Au début du XXe siècle, il n’y avait que quelques dizaines d’États 

souverains indépendants sur la planète ; aujourd’hui, on en compte 

environ 200 !Israël est devenu une nation en 1948. La plupart des pays 

du monde sont nés à cette époque ; 41 États ont acquis leur 

souveraineté du Royaume-Uni et de la France entre 1956 et 1966, et 

18 de l'Union soviétique et de la Yougoslavie entre 1990 et 1992. Il 

n'est pas étonnant que Jésus nous ait dit de regarder le figuier (Israël) 

et tous les arbres. Dès qu'ils bourgeonnent, nous savons que l'été, 



synonyme de moisson et de jugement, est proche. La venue du Messie 

sera précédée d'événements terriblement destructeurs : guerre, 

tremblement de terre et colère divine. 

Selon les thèses développées dans ce livre, les saints sont les héritiers 

du royaume du Messie. Parmi eux figurent de nombreux Juifs croyants 

à l'époque de l'AT, des chrétiens juifs de l'Église primitive et des 

croyants messianiques encore aujourd'hui. La nation d'Israël se 

convertira après le retour de Jésus, mais trop tard pour être intégrée à 

l'Église. Leur conversion aura lieu après l'enlèvement des saints, de 

sorte qu'ils resteront sur terre comme sujets du règne messianique. 

Leur héritage est donc quelque peu différent de celui de l'Église. En 

tant que croyants, ils seront greffés à l'olivier, les patriarches étant la 

racine d'olivier originelle, représentant le peuple élu de Dieu. Israël a 

été retranché à cause de son incrédulité, et les nations y ont été greffés 

à cause de leur foi. Israël sera à nouveau greffé, car les dons et l'appel 

de Dieu sont irrévocables, sans repentir. Mais leur résurrection n'aura 

lieu qu'au jugement dernier. Le Messie régnera sur toutes les nations 

et Israël occupera la première place parmi les nations, car Israël sera 

son propre peuple, et le Messie régnera sur le trône de David depuis 

Jérusalem. 

Dieu a conclu deux alliances avec l'humanité : l'ancienne alliance avec 

Israël et la nouvelle alliance avec l'Église. Les nations ont été intégrés 

à Israël dans l'ancien testament, et les Juifs ont toujours fait partie de 

l'Église. Leur destinée est la même. Les Juifs de l'ancienne alliance 

sont inclus, et ceux de la nouvelle alliance le seront encore. Jésus a dit 

que beaucoup viendront d'Orient et d'Occident et festoieront avec 

Abraham, Isaac et Jacob dans son royaume (Mt 8:11). L'Église, 

composée de croyants de toutes les nations, n'est guère une parenthèse 

dans le plan de Dieu, comme certains le prétendent. Elle est plutôt le 

principal dessein rédempteur de Dieu, la manière dont Dieu étend son 

offre de salut à toutes les nations. 

La souffrance et le royaume 

L'Église doit prendre au sérieux ce que Paul voulait dire lorsqu'il 

affirme que Dieu nous a donné (par grâce) non seulement de croire en 

Christ, mais aussi de souffrir pour lui (Php 1:29). Chaque année de 

l'ère de l'Église, des milliers de chrétiens ont dû affronter la 



persécution et le martyre, et la dernière génération de chrétiens est 

vouée à d'immenses souffrances. L'Antéchrist va faire la guerre aux 

saints du monde entier et les vaincre (Dn 7:21, Ap 13:7). Nous serons 

certainement protégés de la colère de Dieu qui se déversera sur le 

monde dans les derniers jours, mais je ne suis pas convaincu par les 

arguments concernant l'enlèvement pré-tribulationnel qui excluent 

l'Église de la persécution que l'Antéchrist et sa dictature apporteront. 

Si l'Église est enlevée avant le début de la Grande Tribulation, contre 

qui l'Antéchrist fera-t-il la guerre ? Le NT ne dit rien d'un nouveau 

groupe de croyants appelés les saints de la tribulation. Pierre a dit : Si 

vous souffrez en tant que chrétien, n'ayez pas honte, mais louez Dieu 

de porter le nom du Christ, car c'est le moment du jugement sur la 

famille de Dieu (1 Pi 4:16-17). Dieu nous donnera le courage de 

souffrir pour lui, et nous devons nous confier à notre fidèle Créateur. 

Notre attitude face au martyre doit être positive. Les temps seront 

terriblement mauvais, et la mort sera préférable à la vie, sachant que 

dans très peu de temps le Messie viendra et que l'Église ressuscitera 

pour ne plus jamais souffrir ni mourir. Si nous sommes appelés à 

donner notre vie pour le Seigneur, nous imiterons notre Sauveur qui a 

donné la sienne pour nous, et nous devrions considérer cela comme un 

privilège. Si nous sommes enfants de Dieu, nous sommes ses héritiers 

et cohéritiers avec le Messie, à condition de partager ses souffrances, 

afin de pouvoir aussi partager sa gloire (Rm 8:17). 

Voici quelques versets de l’Apocalypse qui nous avertissent des 

souffrances des saints pendant la Grande Tribulation. 

 

1:9 Je suis Jean, votre frère et partenaire dans la tribulation, le 

royaume et la patience qui est la nôtre en Jésus. 

2:10 N'ayez pas peur de ce que vous allez souffrir. Le diable 

jettera certains d'entre vous en prison, afin que vous soyez mis 

à l'épreuve. Vous aurez dix jours de tribulation. Sois fidèle 

jusqu'à la mort, et je te donnerai la couronne de vie. 

3:10 Parce que tu as obéi à la parole de la persévérance en moi, 

je te garderai pendant l'heure de la tentation qui va venir sur le 

monde entier, pour éprouver les habitants de la terre. 



6:9-11 Je vis sous l'autel les âmes de ceux qui avaient été 

immolés à cause de la parole de Dieu et du témoignage qu'ils 

avaient rendu. Ils crièrent d'une voix forte : « Saint et véritable 

Souverain, jusqu'à quand faudra-t-il que tu juges et que tu tires 

vengeance de ceux qui, vivant sur la terre, ont versé notre sang 

? » Il leur fut dit de se reposer encore un peu, jusqu'à ce que soit 

complet le nombre de leurs compagnons de service et de leurs 

frères, qui seraient mis à mort comme eux. 

12:17 Le dragon se mit en colère contre la femme et s'en alla 

faire la guerre aux autres enfants de la femme, à ceux qui 

gardent les commandements de Dieu et qui rendent témoignage 

à Jésus. 

13:7, 10 L'Antéchrist fut autorisé à faire la guerre aux saints et 

à les vaincre. Il reçut également autorité sur toute tribu, tout 

peuple, toute langue et toute nation. Si quelqu'un doit être 

emmené en captivité, il ira en captivité. Si quelqu'un doit être 

tué par l'épée, il sera tué par l'épée. 

14:12-13 Voici un appel à la persévérance des saints, qui 

demeurent fidèles aux commandements de Dieu et à leur foi en 

Jésus. Heureux désormais les morts, ceux qui meurent dans le 

Seigneur ! 

16:6 Tu leur as donné du sang à boire parce qu’ils ont versé le 

sang des saints et des prophètes. 

17:6 La femme était ivre du sang des saints et du sang des 

témoins de Jésus. 

18:24 A Babylone, on a trouvé le sang des prophètes et des 

saints, et de tous ceux qui ont été égorgés sur la terre. 

20:4 Jean vit les âmes de ceux qui avaient été décapités pour 

avoir témoigné de Jésus et de la parole de Dieu. Ils n'avaient 

adoré ni la bête ni son image et n'avaient pas reçu sa marque sur 

leur front ni sur leurs mains. Ils revinrent à la vie et régnèrent 

avec le Messie pendant mille ans. 

 


